
– 54 –

ISSN 2078-1024  ВЕСТНИК МАЙКОПСКОГО ГОСУДАРСТВЕННОГО ТЕХНОЛОГИЧЕСКОГО УНИВЕРСИТЕТА    2025.17(4)

Оригинальная статья / Original paper

https://doi.org/10.47370/2078-1024-2025-17-4-54-66
УДК 294(470.47)

Буддизм в социокультурном пространстве Калмыкии: 
современное состояние и тенденции

Н.Г. Очирова 

Федеральный исследовательский центр Южный научный центр  
Российской академии наук, Ростов-на-Дону, Российская Федерация 

ngochirova00@mail.ru

Аннотация. Введение. Статья посвящена исследованию современного состояния и основных 
тенденций в развитии буддизма в социокультурном пространстве Калмыкии в конце ХХ – первой 
четверти XXI в. Основная цель статьи – комплексный анализ и освещение истории буддизма в 
Калмыкии на современном этапе как одного из основополагающих ценностей национальной 
культуры калмыцкого народа. Анализируется роль и влияние традиционных конфессий на со-
хранение стабильности в регионе, их взаимоотношение с органами государственной власти и 
общественными организациями.
Материалы и методы. В исследовании использованы ретроспективный, сравнительно-истори-
ческий и проблемно-хронологический методы, а также междисциплинарный подход с опорой 
на архивные, нормативно-правовые и научные источники. 
Результаты исследования. Выявлено, что, несмотря на репрессивную политику советской 
власти, закрытие хурулов (монастырей) и отсутствие багшей и гелюнгов (буддийских учителей 
и священнослужителей), буддизм существовал как неотьемлемая часть этнокультурной идентич-
ности калмыцкого народа. Показана выдающаяся роль Зая-пандиты в распространении буддизма 
среди волжских калмыков и всего монголоязычного мира. Проанализировано сотрудничество 
современной буддийской церкви Калмыкии с отечественным и международным буддийским 
сообществом, вклад в укрепление взаимопонимания, мира и согласия между народами.
Обсуждение и заключение. Буддизм играет ключевую роль в укреплении межконфессиональ-
ного согласия, духовно-нравственного воспитания молодежи и сохранении национальной куль-
туры. Его интеграция в современное социокультурное пространство Калмыкии демонстрирует 
устойчивую тенденцию к дальнейшему развитию и институционализации.
Ключевые слова: Россия, Калмыкия, история, буддизм, религия, репрессии, государственные 
органы власти, межконфессиональное взаимодействие
Благодарность. Работа выполнена в рамках государственного задания ЮНЦ РАН на 2025 г., 
№ гос. рег. 125011200150-2.
Для цитирования: Очирова Н.Г. Буддизм в социокультурном пространстве Калмыкии: сов-
ременное состояние и тенденции. Вестник Майкопского государственного технологического 
университета. 2025; 17(4): 54–66. https://doi.org/10.47370/2078-1024-2025-17-4-54-66

© Очирова Н.Г., 2025



– 55 –

ISSN 2078-1024  VESTNIK MAJKOPSKOGO GOSUDARSTVENNOGO TEHNOLOGIČESKOGO UNIVERSITETA    2025.17(4)

Buddhism in the sociocultural space of Kalmykia:  
current status and trends

N.G. Ochirova

Federal Research Center, Southern Scientific Center, the Russian Academy of Sciences, 
Rostov-on-Don, the Russian Federation 

ngochirova00@mail.ru

Abstract. Introduction. The article examines the current status and main trends in the development 
of Buddhism in the sociocultural space of Kalmykia from the late 20th to the first quarter of the 21st 
century. The main objective is to comprehensively analyze and illuminate the history of Buddhism in 
Kalmykia today, as one of the fundamental values of the national culture of the Kalmyk people. The 
role and influence of traditional faiths in maintaining stability in the region, as well as their relation-
ship with government bodies and public organizations, have been analyzed.
The materials and methods. The study utilizes retrospective, comparative historical, and problem-
chronological methods, as well as an interdisciplinary approach based on archival, legal, and schol-
arly sources. 
The research results. It has been revealed that despite the repressive policies of the Soviet regime, 
the closure of khuruls (monasteries), and the absence of bagshis and gelungs (Buddhist teachers and 
clergy), Buddhism persisted as an integral part of the ethnocultural identity of the Kalmyk people. 
The outstanding role of Zaya-pandita in spreading Buddhism among the Volga Kalmyks and the en-
tire Mongolian-speaking world is demonstrated. The collaboration of the modern Buddhist Church of 
Kalmykia with the domestic and international Buddhist community and its contribution to strengthen-
ing mutual understanding, peace, and harmony between peoples is analyzed.
Discussion and conclusion. Buddhism plays a key role in strengthening interfaith harmony, the spiri-
tual and moral education of youth, and the preservation of national culture. Its integration into the 
modern sociocultural space of Kalmykia demonstrates a steady trend toward further development and 
institutionalization. 
Keywords: Russia, Kalmykia, history, Buddhism, religion, repression, government authorities, inter-
faith interaction
Note of acknowledgment. The research was carried out within the framework of the state assignment 
of the Southern Scientific Center of the Russian Academy of Sciences for 2025, state registration 
number 125011200150-2.
For citation: Ochirova N.G. Buddhism in the sociocultural space of Kalmykia: current status and 
trends. Vestnik Majkopskogo gosudarstvennogo tehnologičeskogo universiteta. 2025; 17 (4): 54–66. 
https://doi.org/10.47370/2078-1024-2025-17-4-54-66

Введение. Одним из уникальных  
национальных регионов Российской Фе-
дерации является Республика Калмыкия. 
Калмыки, прикочевав в пределы Россий-
ского государства из Центральной Азии в 
начале XVII века и заняв степи в низовьях 
Волги и по берегам Дона, оказались един-
ственным этносом «азиатского происхож-
дения» в Европе. Добровольно войдя в 
пространство Российского государства и 
находясь в нем свыше четырех столетий, 

они вместе со всем многонациональным 
народом страны пережили тяжелейшие 
социальные катаклизмы, испытали горечь 
поражений и радость побед.

Будучи кочевым народом, калмыки 
владели не только неисчислимыми табу-
нами лошадей, стадами крупного рогато-
го скота и верблюдов, но имели богатую 
духовную и материальную культуру, 
национальную письменность, восходив-
шую своими корнями к старомонгольской 



– 56 –

ISSN 2078-1024  ВЕСТНИК МАЙКОПСКОГО ГОСУДАРСТВЕННОГО ТЕХНОЛОГИЧЕСКОГО УНИВЕРСИТЕТА    2025.17(4)

традиции, обладали сокровищами устного 
народного творчества, вершиной кото-
рого был калмыцкий героический эпос 
«Джангар». Вдали от своей прародины, 
оторванные от сородичей, они стали од-
ним из малочисленных российских наро-
дов и, продолжая свое развитие в новых 
исторических условиях, в иноэтнической, 
иноязычной и в другой конфессиональ-
ной среде, стремились сохранить свою 
самобытную культуру, вековые традиции 
предков, свой язык и одну из древнейших 
мировых религий – буддизм.

Как отмечают исследователи, ойраты –  
предки калмыков – стали последователями 
буддизма не позднее XII в. В последней 
трети XVI в. в монгольском мире, в том 
числе и у калмыков, буддийская вера полу-
чает широкое распространение. Этому во 
многом способствовала ойратская знать, 
которая прилагала огромные усилия для 
внедрения буддизма среди соплеменни-
ков. В этих целях ойратские (калмыцкие) 
правители посвящали в тойоны (духовное 
лицо из привилегированного сословия) по 
одному из своих сыновей, что свидетельст-
вовало о значении, которое они придавали 
распространению буддийской религии в 
среде народа и авторитету священнослу-
жителей, одновременно строя планы о со-
здании в будущем объединенного могуще-
ственного монголоязычного государства 
под эгидой лхасских первосвященников. 

Одним из юношей, направленных 
на обучение и воспитание в Лхасу, был 
приемный сын Байбагас-хана, будущий 
Зая-пандита, выдающийся религиозный 
и общественно-политический деятель, 
просветитель и гуманист, создатель на-
циональной письменности и литературы, 
внесший бесценный вклад в историю и 
духовную культуру ойрат-калмыцкого 
народа. Жизнь и деятельность Зая-пан-
диты пришлась на бурное время, когда 
ойратам принадлежала важная роль на 
всем огромном центральноазиатском 
пространстве, где пересекались торго-
вые пути между Западом и Востоком. 

Зая-пандита дважды посещал волжских 
калмыков и сыграл важную роль в ши-
роком распространении буддизма среди 
кочевого народа [16]. Зая-пандита, будучи 
на Волге в 1645 и 1655 гг., распространяя 
среди них учение Будды, совершал бого-
служения, читал проповеди, принимал 
участие в урегулировании вопросов, свя-
занных с взаимоотношениями ойратской 
знати. Это время отмечено интенсивными 
контактами Калмыцкого ханства с Тибе-
том и его высшими иерархами, прежде 
всего, с Далай-ламой V, сопровождавши-
еся достаточно частыми и длительными 
путешествиями калмыцких тайшей в 
Лхасу на поклонение и получение ре-
лигиозных наставлений. Тайши нередко 
обсуждали с Верховным иерархом Тибета 
Далай-ламой V проблемы политического 
характера, которые касались внутренней 
жизни Калмыцкого ханства. Кроме того, 
обращались с вопросами обучения детей, 
решали вопросы об оснащении монасты-
рей буддийской литературой и пр. С тех 
пор и поныне буддизм в Калмыкии тесно 
связан с тибетским буддизмом. Таким 
образом, Калмыкия – единственный ев-
ропейский регион, где традиционно рас-
пространен тибетский буддизм, который 
калмыки исповедуют с конца XVI века, 
основной их школой является Гелуг. 

Обзор литературы. Вопросы религии 
и государственно-церковных отношений 
всегда вызывали живой интерес у отечест-
венных и зарубежных исследователей. Так, 
различные стороны конфессиональных 
проблем, в частности буддизма, нашли от-
ражение в трудах основоположников оте-
чественной буддологии В.П. Васильева [4], 
И.П. Минаева [14], А.М. Позднеева [18]. 

Многим аспектам государственно-
церковных отношений, религиозной  
политики посвящены труды А.А. Кра-
сикова [13], Ф.М. Мухаметшина [15],  
П.К. Дашковского,  У.П. Бичелдея,  
А.В. Монгуш [7], И.Г. Актамова, Т.Б. Бад-
мацыренова, Ц. Цэцэнбилэг [1], Ц.П. Ван-
чиковой, С. Цэдэндамба [3].



– 57 –

ISSN 2078-1024  VESTNIK MAJKOPSKOGO GOSUDARSTVENNOGO TEHNOLOGIČESKOGO UNIVERSITETA    2025.17(4)

В русле рассматриваемой проблемы 
важными представляются работы зарубеж-
ных и отечественных авторов, в частности 
по развитию буддизма в Монголии, где 
проживают родственные калмыкам на-
роды. Исследованиям социорелигиозных 
процессов в Монголии посвящены труды 
М. Гантуяа [5], П.К. Дашковского, М. Ган-
туяа, Е.А. Шершневой, И. Бүрэнөлзий и 
др. [8], И.В. Колосовой [12].

Отдельный блок рассматриваемой в 
статье проблематики представлен рабо-
тами калмыцких исследователей, таких 
как Г.Ш. Дорджиева [9], В.Т. Тепкеев,  
В.П., Санчиров [19], Э.-Б.М. Гучинова [6], 
С.С. Белоусов [2].

Следует отметить, что заметным вкла-
дом в историю отечественной буддологии 
стали фундаментальные труды «История 
буддизма в СССР и Российской Федерации 
1985–1999 гг. [10], «Калмыки» [11]. 

Одним из видных теоретиков концеп-
ции постсекулярности считается Юрген 
Хабермас (2008) [21], который рассма-
тривал постсекулярность как результат 
развития высокоразвитых европейских об-
ществ. Этот подход выносит за рамки со-
циорелигиозные процессы в странах Азии 
и Африки, а также Восточной Европы, в 
том числе и в России в силу специфики 
процессов, протекавших в этих странах. 
Различие в секулярности обуславливает 
и разницу в процессах постсекулярности. 
П. Бергер даже обозначил модель евросе-
кулярности [17, с. 10]. 

Материалы, методы. Прошло уже 
более 260 лет со времени законодательно-
го утверждения и признания буддизма в 
качестве одной из традиционных религий 
России. Буддийская вера явилась второй 
после православия официально при-
знанной религией страны. Екатерина II, 
утвердившая в России институт Пандито 
Хамбо-Лам, была признана буддистами 
воплощением Белой Тары, божества, 
символизирующего чистоту, мудрость, 
сострадание, долголетие и исцеление. 
На протяжении всей истории буддизм в 

России, как и все традиционные религии, 
в своем развитии прошел ряд этапов, ко-
торые в полной мере отражают историю 
и сложный путь, пройденный страной. 
Предметом настоящего исследования 
является процесс постсоветского воз-
рождения буддизма в Калмыкии (конец 
XX – первая четверть XXI в.). Цель 
данной статьи – комплексный анализ и 
освещение развития буддизма в Калмы-
кии на современном этапе как одного из 
основополагающих духовных ценностей 
калмыцкого народа. Исходя из поставлен-
ной цели, автор формулирует новизну ра-
боты, отмечая, что комплексное изучение 
данной проблемы в означенный период 
исследователями ранее не проводилось. 
Актуальность исследования продиктова-
на, прежде всего, проблемами буддизма, 
связанными с советской политикой секу-
ляризации религии, восстановлением буд-
дийской веры в современном калмыцком  
обществе, осмыслением историко-куль-
турного наследия как источника полу-
чения новых знаний в духовной сфере, 
достижением стабильности и согласия в 
регионе, воспитания подрастающего по-
коления на нравственных ценностях пре-
дыдущих поколений, выработкой новых 
подходов в разработке национальной по-
литики в многонациональной Российской 
Федерации. Немаловажным фактором яв-
ляется рост интереса к буддизму в мире, 
что способствует развитию контактов и 
сотрудничеству российских верующих с 
буддийскими центрами зарубежных стран 
для установления мира и согласия меж-
ду народами. С методологической точки 
зрения данное исследование представляет 
собой опыт выстраивания комплексного 
видения проблемы. Междисциплинар-
ный, комплексный подход в решении  
текущих исследовательских задач дает воз-
можность синтезировать все релевантные 
аспекты изучения современной истории 
возрождения буддизма в Калмыкии и ее 
тенденции. В исследовании использованы 
также ретроспективный, сравнительно-



– 58 –

ISSN 2078-1024  ВЕСТНИК МАЙКОПСКОГО ГОСУДАРСТВЕННОГО ТЕХНОЛОГИЧЕСКОГО УНИВЕРСИТЕТА    2025.17(4)

исторический и проблемно-хронологиче-
ский методы. Автору настоящей работы 
в определенной степени удалось отра-
зить религиозную ситуацию в регионе в 
контексте новых политических реалий 
и государственно-конфессиональных от-
ношений в современный период. 

Результаты исследования. В конце 
XX – начале XXI в. произошли коренные 
изменения в государственном и полити-
ческом строе России. Важной составной 
частью общих социально-политических 
реформ стала демократизация государ-
ственно-церковных отношений и рели-
гиозной сферы. Были устранены ранее 
существовавшие административные огра-
ничения на культовую и вероисповедную 
деятельность, существенным образом 
изменившие государственно-конфессио
нальные отношения. В этих условиях в 
обществе начался поиск оптимальных 
решений по духовному возрождению 
России. Духовное обновление всех сфер 
жизни, в том числе и религиозной, проис-
ходит в эти годы в постсоветской Калмы-
кии, в которой проживают представители 
трех традиционных мировых религий –  
буддизма, православия и ислама. В период 
с 1990 по 1997 г. кардинально изменилось 
законодательство Российской Федерации 
и ее субъектов о свободе совести и ве-
роисповеданий. Начался стремительный 
процесс возрождения религии и активное 
участие религиозных организаций в об-
щественно-политической, культурной, 
экономической и других сферах обще-
ства. На фоне этих событий значитель-
но активизировали свою деятельность 
верующие традиционных конфессий 
Калмыкии. Следует отметить, что среди  
мировых религий, исповедуемых россий-
скими народами, с середины 1980-х го
дов значительное развитие получил  
буддизм, находившийся в годы советской 
секуляризации в Калмыкии практически 
на грани исчезновения. В конце 30-х гг.  
прошлого столетия хурулы (храмы) были 
повсеместно закрыты, разрушены. В свя-

зи с незаконной 13-летней депортацией 
калмыцкого народа в восточные районы  
страны, книги, рукописи, буддийские тек-
сты, картины и другие культурные и ма-
териальные ценности, напоминавшие о  
калмыцком этносе и его истории, были 
изъяты из пользования, что способствова-
ло тому, что выросли поколения, не знав-
шие своей этнической истории. Более того, 
после возвращения из депортации практи-
чески утратившие родной язык калмыки, 
воспитанные на антирелигиозной пропа-
ганде советского времени, отказывались от 
предметов культа (буддийских реликвий в 
виде скульптурных изображений божеств, 
четок и пр.), сохранившихся в их семьях 
от ушедших в иной мир старших родст-
венников, в лучшем случае передавая их в 
краеведческие музеи, но чаще закапывая в 
степи или на курганах, поскольку буддизм 
и всякая другая религия считались в стране 
«пережитком прошлого».

Калмыкия в советское время часто 
позиционировалась среди других регионов 
как атеистическая республика, в которой 
религиозность населения была преодо-
ленной. В этих условиях единственными 
источниками знаний о буддизме для под-
растающего поколения были старшие род-
ственники (бабушки, дедушки), носители 
калмыцкой духовной культуры, традици-
онного верования. К ним следует отнести 
и небольшое число представителей буддий-
ского духовенства, выживших в годы гоне-
ний на религию и практиковавших тайно 
от официальных органов, занимаясь раз-
личного вида обрядами жизненного цикла 
и др. Таково было положение буддизма в 
Калмыкии накануне начала его возвраще-
ния в калмыцкое общество. Кардинальные 
перемены, произошедшие в стране, и про-
цессы демократизации в обществе на вол-
не перестройки в конце 1980-х гг. вызвали 
всплеск и активизацию деятельности раз-
личных групп, объединений верующих –  
буддистов, православных, последователей 
ислама в Калмыкии. Они обращались в 
органы государственной власти с настоя-



– 59 –

ISSN 2078-1024  VESTNIK MAJKOPSKOGO GOSUDARSTVENNOGO TEHNOLOGIČESKOGO UNIVERSITETA    2025.17(4)

тельной просьбой об оказания содействия 
в возрождении конфессий, в регистрации 
религиозных общественных организаций 
и общин, строительстве хурулов (храмов) 
и церквей. 

Несмотря на значительный ущерб, нане
сенный советской политикой секуляриза-
ции, в 1985–2000-е гг. начинается мощный  
процесс «возрождения» конфессий и их 
участие в общественно-политической, 
культурной, военной, экономической и 
других сферах современного российско-
го общества. В течение 1990−1997 гг.  
изменяется законодательство о свободе 
совести и вероисповеданий в Российской 
Федерации. Так, 26 сентября 1997 г.  
был принят Федеральный Закон РФ «О 
свободе совести и религиозных объеди-
нениях» № 125, оформивший юридиче-
скую базу конфессиональной политики 
современного российского государства. 
Данным Законом закрепляются свет-
ский характер российского государства, 
принцип невмешательства государства в 
деятельность религиозных объединений, 
если она не противоречит законодатель-
ству РФ [20]. 

Обсуждение и заключение. В конце 
80-х – начале 90-х гг. прошлого века про-
цессы перестройки и демократизации в 
СССР и России привели к существенно-
му изменению характера общественных 
отношений. После многих лет забвения 
наступило время бурного развития буд-
дийских институтов, регистрации рели-
гиозных организаций, а также накопления 
новых знаний о буддизме, особенно это 
ярко просматривается в традиционных 
«буддийских» регионах России – Буря-
тии, Калмыкии, Туве, имеющих давнюю 
и богатую историю. Первая буддийская 
община в Калмыкии была зарегистри-
рована в 1985 г. в период, названный в 
новейшей историографии России «пере-
стройкой». К этому времени в республике 
осталось не более десяти человек, которые 
некогда являлись священнослужителями 
и имели дореволюционное буддийское 

образование, прошедшие через горнило 
репрессивной политики советской власти, 
большинство из них отсидели в лагерях. 
По сути, кроме них, в республике не было 
людей, практиковавших буддийскую веру, 
знакомых с основополагающими принци-
пами учения Будды. В этих непростых 
условиях начиналось возвращение буд-
дизма в социорелигиозное пространство 
Калмыкии. В связи со сложившимися 
обстоятельствами другим направлени-
ем на пути к возрождению буддизма в 
Калмыкии стало привлечение на службу 
священнослужителей из Бурятии и Мон-
голии, а также подготовка кадров для 
обучения в Иволгинском дацане Бурятии, 
а позже в Монголии и Индии. Людей для 
выезда на учебу было вначале немного, 
но они были с определенной мотивацией 
на религиозную деятельность, ссылаясь 
на родственников старшего поколения, 
которые до советской власти служили в 
калмыцких хурулах (храмах). Особенное 
значение для возрождающегося буддизма 
имело посещение Калмыкии в 1989 г. ав-
торитетной личностью в буддийском мире 
Кушокой Бакулой Ринпоче, возглавлявше-
го Азиатскую буддийскую конференцию  
(АБКМ) и в течение длительного периода 
являвшегося послом Индии в Монголии. 
Большинство калмыков, даже старшего 
поколения, впервые имели возможность 
лицезреть и общаться со столь высоким 
духовным лицом. Многие впервые видели 
облачение буддийского монаха, которое 
абсолютно многим современным кал-
мыкам было незнакомо, не говоря уже о 
буддийском вероучении и богослужениях. 
Пребывание в республике высокого ду-
ховного лица, встречи его с общественно-
стью, выступления в средствах массовой 
информации воодушевили верующих, 
дали новый импульс и побудили к дей-
ствию дремавшее доселе национальное 
самосознание калмыцкого этноса.

С началом процессов возвращения ре-
лигии в жизнь общества, инициированное 
законодательными актами государства, 



– 60 –

ISSN 2078-1024  ВЕСТНИК МАЙКОПСКОГО ГОСУДАРСТВЕННОГО ТЕХНОЛОГИЧЕСКОГО УНИВЕРСИТЕТА    2025.17(4)

активное участие в решении конфес-
сиональных вопросов играли властные 
структуры республики, поскольку это 
направление работы рассматривалось 
как важная составляющая на пути к де-
мократизации, гласности, объявленной 
государством «перестройки». Вопросы 
кадрового обеспечения, решавшиеся в 
характеризуемый период с помощью 
командированных бурятских священно-
служителей, также постоянно находились 
в зоне пристального внимания руковод-
ства Калмыкии. В 1990 г. при содействии 
Совета Министров Калмыцкой АССР в 
Монголию была направлена первая группа 
(5 человек) будущих священнослужителей 
для обучения в Улан-Баторской духовной 
академии (Монголия). Вскоре группа из 
семи человек была направлена на учебу в 
Иволгинский дацан Бурятии. Условиями 
для их отправления на учебу были: совер-
шеннолетний возраст, наличие полного 
среднего образования и др. Первый набор 
студентов составляли будущие священно-
служители в возрасте от 22 до 37 лет. Они 
были направлены в регионы распростра-
нения буддизма, где проживали родствен-
ные калмыкам монголоязычные народы 
(монголы, буряты). Кроме того, обозна-
чилась устойчивая тенденция получения 
духовного образования в монастырях и 
университетах Индии.

Вопросами кадровой подготовки свя-
щеннослужителей активно занимались 
депутаты Верховного Совета Калмыцкой 
АССР, прежде всего, образованная при 
высшем органе представительной власти  
Комиссия по национальной политике, 
межнациональным отношениям и рели-
гии (предс. Н.Г. Очирова). На заседаниях 
Комиссии депутаты ВС РК-ХТ регуляр-
но рассматривали вопросы, связанные 
с состоянием дел в религиозной сфере, 
подготовки кадров для хурулов, проявля-
ли заботу о направленных на обучение, 
связываясь с органами власти соответству-
ющих регионов, способствовали взаимо-
действию конфессий по сохранению мира 

и стабильности в регионе, участвовали 
в конференциях буддистов Калмыкии, 
встречались с представителями других 
традиционных конфессий, выступали с 
разъяснениями новых правил регистрации 
религиозных организаций и пр. Депутаты 
Верховного совета Калмыкии информи-
ровали верующих о своей деятельности, 
о мерах, принимаемых по их запросам.

В рамках существующего законода-
тельства представители традиционных 
религиозных объединений включаются в 
политическую систему республики на пра-
вах общественных объединений, граждан-
ского общества, выразителей мнения опре-
деленной части населения. Они участвуют 
в работе различных советов при органах 
государственной и муниципальной власти 
региона, играют роль экспертов при обсуж
дении каких-либо вопросов, проектов 
нормативно-правовых актов и пр. Большое 
распространение приобретают совмест-
ные мероприятия с государственными 
органами власти всех уровней, носящие 
публичный характер и широко освещаю-
щиеся в средствах массовой информации. 
Обычно они были направлены на решение 
каких-либо острых социальных проблем: 
воспитание молодежи, борьба с наркома-
нией и преступностью, аварийностью на 
дорогах и пр. В частности, по инициативе 
буддийской общины Советом Министров 
Калмыцкой АССР (до 18 октября 1990 г.) 
направлялось обращение мэру г. Ленин-
града (ныне г. Санк-Петербург) А. Собчаку 
о содействии в возвращении Калмыцкому 
хурулу предметов буддийского культа, 
отправленных в свое время (1913) в буд-
дийский дацан (монастырь) Гунзэчойнэй, 
находившийся в г. Ленинграде (г. Санкт-
Петербург).

Возвращение буддийской веры в кал-
мыцкое общество вызвало живой интерес 
в различных центрах буддизма за рубежом, 
и в первую очередь, что было отрадно, в 
офисе Его Святейшества Далай-ламы XIV,  
сообщение о котором было тепло встрече-
но жителями Калмыкии. В апреле 1991 г.,  



– 61 –

ISSN 2078-1024  VESTNIK MAJKOPSKOGO GOSUDARSTVENNOGO TEHNOLOGIČESKOGO UNIVERSITETA    2025.17(4)

по приглашению руководства Калмы-
кии, состоялось посещение республики 
делегацией тибетского правительства, 
которое положило начало возобновлению 
контактов, прерванных на длительный пе-
риод в силу исторических обстоятельств. 
Одним из важнейших результатов этой 
встречи стал визит Его Святейшества Да-
лай-ламы XIV в Калмыкию с 25 июля по  
30 июля 1991 г. Незадолго до приезда выс-
шего буддийского иерарха Далай-ламы,  
23 июня, состоялся Первый форум будди-
стов Калмыкии и Астраханской области. 
На этой конференции делегаты объяви-
ли о создании Объединения буддистов 
Калмыкии (ОБК) и провозгласили свою 
независимость от Центрального духовного 
управления буддистов СССР (ЦДУБ). 

Визиты Его Святейшества Далай-ла-
мы XIV в Калмыкию стали историческими 
событиями в жизни калмыцкого народа, 
с которыми связывали расцвет религии, 
процветание и благополучие народов, 
проживающих на калмыцкой земле, ре-
шение вопросов становления буддийских 
институтов. Автору этой статьи посчаст-
ливилось быть причастной к организации 
встреч с Его Святейшеством Далай-ламой 
XIV в дни празднования 250-летия буд-
дизма в Бурятии и России в июле 1991 г. и 
в Калмыкии в августе – сентябре 1992 г., 
участвовать и наблюдать, насколько были 
более раскованными бурятские верующие 
по сравнению с калмыцкими в соверше-
нии религиозных обрядов при встрече со 
своим Первосвященником. При общей ог-
ромной радости с обеих сторон от встречи 
с Его Святейшеством Далай-ламой XIV 
калмыцкие верующие в проявлении своих 
религиозных чувств были более сдержан-
ными, менее эмоциональными, вероятно, 
сказывались годы ссылки, и то, что они в 
отличие от бурятских сородичей находи-
лись вдали от буддийского мира, в том чи-
сле Монголии и Бурятии, где минимально, 
но сохранялись в советское время дацаны 
и буддийские монастыри, места, где они 
могли совершать религиозные ритуалы. 

Накануне второго приезда в Калмы-
кию Далай-ламы XIV, в 1992 г., впервые 
делегация Калмыкии посетила г. Дха
рамсалу – резиденцию Далай-ламы XIV и 
Центр тибетского правительства в изгна-
нии. Делегацию возглавлял первый заме-
ститель председателя Совета министров 
Республики Калмыкия – Хальмг Тангч 
(РК-ХТ) М.Б. Мукубенов, председатель 
комиссии Верховного Совета по культуре, 
депутат А.И. Коокуева, позже ставшая 
руководителем общественной организа-
ции «Друзья Тибета», а также настоятель 
буддийского хурула, депутат Верховного 
Совета РК-ХТ В.Р. Цымпилов (лама Туван 
Дорж). В повестке у делегации стояли 
вопросы, связанные с укреплением сотруд-
ничества с мировым Центром буддизма, 
направлением в Калмыкию тибетских мо-
нахов для службы в хурулах и подготовкой 
кадров в буддийских учебных заведениях. 

Помнится, что в дни празднования 
250-летнего юбилея буддизма в Бурятии, 
летом 1991 г. Далай-ламу XIV сопровожда-
ла внушительная свита, в которой обращал 
на себя внимание высокий стройный мо-
лодой монах, о котором говорили, что он 
этнический калмык. Мы познакомились 
с ним, это был Эрдни Басан Омбадыков 
(будущий Верховный лама Калмыкии 
Тэло Тулку Риипоче), происходивший из 
простой семьи калмыцких эмигрантов, 
живших в США. В раннем детстве он был 
определен на учебу в тибетский монастырь 
Индии, признан одиннадцатым переро-
ждением индийского святого Тилопы и 
был учеником Его Святейшества Далай-
ламы XIV. Спустя год, в 1992 г., в возрасте 
20 лет на конференции ОБК Тэдо Тулку 
Ринпоче был избран Верховным ламой  
Калмыкии (Шаджин-ламой). С тех пор в  
течение 30 лет Шаджин-лама Калмыкии 
верно служил буддийской сангхе, поло-
жив все свои недюжинные знания, опыт, 
высокий статус, авторитет официального 
представителя Далай-ламы XIV в России, 
СНГ и Монголии в дело возрождения и раз-
вития духовной культуры своих предков.



– 62 –

ISSN 2078-1024  ВЕСТНИК МАЙКОПСКОГО ГОСУДАРСТВЕННОГО ТЕХНОЛОГИЧЕСКОГО УНИВЕРСИТЕТА    2025.17(4)

Вступив в должность буддийского 
иерарха Калмыкии, Шаджин-лама Тэло 
Тулку Ринпоче быстро адаптировался к 
местным условиям, начал активную де-
ятельность по решению вопросов строи-
тельства буддийских храмов, регулярных 
проведений буддийских практик для ве-
рующих, укрепления связей с органами 
государственной власти республики и 
другими конфессиями. Выросший с дет-
ства в монастырских условиях со строги-
ми правилами и жесткой дисциплиной, он 
был требователен к монахам, служившим 
в хуруле. Благодаря такому подходу к делу 
социорелигиозные процессы в республи-
ке набирали темпы, повышалась роль 
религии в обществе. Следует отметить, 
что в свой первый приезд в 1991 г. Далай-
лама ХIV освятил место строительства 
Хурульного комплекса в Калмыкии. Воз-
ведением первого буддийского монастыря 
занимался архитектор В. Гиляндиков, 
победивший в конкурсе на лучший проект 
буддийского храма в Элисте. Сложность 
заключалась в том, что в республике это 
был первый опыт возведения буддийского 
культового сооружения, которое не имело 
аналогов в современном зодчестве Кал-
мыкии. Торжественное открытие первого 
Хурульного комплекса Калмыкии «Геден 
Шеддуп Чойкорлинг» (Сякюсн Сюме) со-
стоялось 5 октября 1996 г. и вылилось во 
всенародный праздник. Название храму 
даровал Его Святейшество Далай-лама 
XIV в 1992 году. А 1 декабря 2004 г. Его 
Святейшество во время третьего своего 
визита в Калмыкию освятил возведенный 
и действовавший Хурульный комплекс и 
совершил церемонию освящения «раб-
не», которая означает, что хурул после 
этого становится настоящей обителью 
божеств. Вслед за открытием храма «Ся-
кюсн сюме» стали вступать в строй новые 
хурулы в районных центрах и поселках: 
Ики-Бурул, в пос. Аршань-Зельмень 
(1995) и мн. др. Активная работа велась 
ОБК по работе с молодежью. Еще в  
1991 г. на встрече с молодежью Тэло 

Тулку Ринпоче посоветовал образовать 
молодежный буддийский центр, в кото-
ром могла бы собираться для изучения и 
практики учения Будды столичная моло-
дежь. Под руководством Б.К. Элистаева 
(ученик известного гелюнга, доктора 
буддийской философии С. Уланова) был 
создан молодежный «Дхарма»-центр, 
который в короткое время получил ши-
рокую популярность в молодежной среде.

С приходом в 1993 г. к руководству 
республикой первого президента Ре-
спублики Калмыкия – Хальмг Тангч  
К.Н. Илюмжинова процессы «реабили-
тации и «возрождения» религиозных  
конфессий в республике значительно воз-
растают. Начинается активное взаимо-
действие органов государственной влас-
ти и традиционных конфессий республики. 
Одним из составляющих этих процессов 
явилось принятие Закона «Об измене-
нии статьи 46 Конституции Республики 
Калмыкия – Хальмг Тангч» от 6 июля  
1993 г. № 32-IX, из статьи 46 Консти-
туции Республики Калмыкия 1978 г.  
была исключена ч. 2 «Религиозные 
объединения в Республике Калмыкия – 
Хальмг Тангч отделены от государства». 
Одновременно в части 1 ст. 46 сохраня-
лось положение о том, что гражданам 
гарантируется свобода совести. 31 октя-
бря 1995 г. в Республике Калмыкия был 
принят Закон РК «О свободе совести и 
вероисповеданий», который закреплял 
принцип светского государства и гаран-
тировал, что «Все религии и религиоз-
ные объединения равны перед законом».

Время с 1993 по 1995 г. стало особым 
периодом в жизни буддистов Калмы-
кии, поскольку религия была объявле-
на частью государственной политики, 
что объяснялось желанием руководства 
республики содействовать возрожде-
нию традиционных конфессий регио-
на. Этноконфессиональная ситуация в 
Калмыкии определяется традициями 
мирного сосуществования всех традици-
онных религий: буддизма, православия, 



– 63 –

ISSN 2078-1024  VESTNIK MAJKOPSKOGO GOSUDARSTVENNOGO TEHNOLOGIČESKOGO UNIVERSITETA    2025.17(4)

ислама. Наряду с Обществом буддистов 
Калмыкии в республике осуществляют  
свою деятельность Элистинская и Кал-
мыцкая Епархия, Духовное управление 
мусульман. Религиозные общины активно 
взаимодействуют и сотрудничают с орга-
нами государственной власти республики 
и др. За прошедшие годы со времени 
стремительного возвращения буддийской 
сангхи в социокультурное пространст-
во Калмыкии построено 31 большое и  
46 малых хурулов (буддийских храмов).  
21 сентября 2025 г. в преддверии III Между
народного буддийского форума (Элиста,  
26–29 сентября 2025 г.) в Кетченеровском 
районе состоялось открытие 31-го хурула  
«Цанид Чөөрә Хурл» и стало символом 
преемственности традиций, возвращения к 
истокам – к высшей буддийской духовной 
академии, существовавшей здесь более 
века назад...

Главным храмом Калмыкии является 
Центральный хурул «Золотая обитель 
Будды Шакьямуни», торжественно от-
крытый 27 декабря 2005 г. Несмотря на 
относительную молодость, храм носит 
статус буддийской святыни. За короткий 
срок храм стал центром духовной культу-
ры, в котором изучают калмыцкий язык, 
читают на нем буддийские сутры, осу-
ществляют перевод с тибетского и издают 
священные сутры на родном языке и др. 
Цель всех этих мероприятий – сохранение 
духовных ценностей народа и передача 
их подрастающему поколению. Прове-
дение международных, всероссийских 
конференций, круглых столов, изучение 
старокалмыцкой письменности, участие в 
форумах, проводимых буддийскими оте-
чественными центрами, а также ближнего 
и дальнего зарубежья, паломничество, 
выезды на учения, проводимые в Индии 
и других регионах мира Его Святейше-
ством Далай-ламой, стали неотъемле-
мой частью духовной жизни верующих 
Калмыкии. Стало традицией проведение 
крупных религиозно-культурных меро-
приятий, таких как музыкальные, танце-

вальные (исполнение мистерии Цам) и 
другие, наполненные духовным смыслом 
подношения в связи с буддийскими празд-
никами и торжествами. 

Недавно огромным событием стала 
выставка священных реликвий Будды 
Шакъямуни, впервые вывезенных из Ин-
дии и доставленных специальным рейсом 
в Калмыкию. С трепетом в сердце верую-
щие лицезрели святыни, это было поисти-
не величайшее событие, которое навсегда 
сохранится в их памяти. Руководство ре-
спублики и Монашеская Сангха отметили 
большую значимость данного события не 
только для калмыцкого народа, но и для 
всей страны, поскольку само присутствие 
реликвий Капилавасту в России уже счи-
тается благословением самого Будды. Все 
эти важные мероприятия, несомненно, 
способствуют укреплению дружеских 
связей между народами Индии и России. 
Важный вклад в сотрудничество будди-
стов вносит деятельность калмыцкого 
Общества друзей Тибета, созданного в 
1990-е для укрепления утраченных связей 
калмыцкого народа с Тибетом. Одной из 
главных целей этой организации являет-
ся содействие возрождению буддийской  
философии, культуры в Калмыкии. Хуру-
лы Калмыкии сотрудничают, поддержи-
вают связи с буддийскими монастырями 
Тибетского автономного района КНР  
(ТАР КНР) и др. 

Таким образом, исходя из проведен-
ного исследования, приходим к выводу, 
что, несмотря на многие годы забвения, 
политику секуляризации в годы советской 
власти, калмыки сохранили свою истори-
ческую религию – буддизм и националь-
ную идентичность. Калмыцкое общество 
является преимущественно религиозным, 
важно отметить, что молодежь выражает 
большую приверженность к буддийской 
сангхе, стремится познать суть философии 
древнего учения. В современный период 
буддизм в Калмыкии получил широкое 
распространение, укрепился и имеет тен-
денцию к дальнейшему расширению.



– 64 –

ISSN 2078-1024  ВЕСТНИК МАЙКОПСКОГО ГОСУДАРСТВЕННОГО ТЕХНОЛОГИЧЕСКОГО УНИВЕРСИТЕТА    2025.17(4)

КОНФЛИКТ ИНТЕРЕСОВ
Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов

CONFLICT OF INTERESTS
The author declares no conflict of interests

ЛИТЕРАТУРА

1.	Актамов И.Г., Бадмацыренов Т.Б., Цэцэнбилэг Ц. Буддизм и постсекулярное общество: 
социорелигиозные процессы в Монголии в конце ХХ – начале XXI в. // Народы и религии  
Евразии. 2024. Т. 30, № 1. С. 137-150. DOI: 10.14258/nreur (2025)1–08.

2.	Белоусов С.С. Государственная религиозная политика в отношении Русской 
православной церкви в Калмыкии в XX – начале XXI вв. в отечественной историографии // 
Становление духовно-нравственной личности человека на традициях православной культуры: 
материалы всероссийской научно-практической конференции (28 апр. 2012 г.). Элиста, 2012. 
С. 50-53.

3.	Ванчикова Ц.П., Самдангийн Ц. Современные процессы в монгольском буддизме:  
1990–2007 гг. // Гуманитарный вектор. Серия: Философия, культурология. 2014. № 2 (38). С. 89-96.

4.	Васильев В.П. Буддизм, его догматы, история и литература. Т. 2. СПб.: Академия наук, 
1857–1869. 23 с.

5.	Гантуяа М. Некоторые методологические подходы исследования религиозности граждан 
приграничных с Россией территорий Монголии // Ермолаевские чтения: материалы юбилейной 
V научно-практической конференции с международным участием, посвященной 100-летию 
образования Тувинской Народной Республики (Кызыл, 26–27 авг. 2021 г.). Кызыл: Нац. биб-ка 
им. А.С. Пушкина Республики Тыва, 2021. С. 101-108. DOI: https://doi.org/10.24412/2686–9624–
2021–101–108.

6.	 Гучинова Э.-Б.М. Возвращение буддизма: религия и политика в современной Калмыкии //  
Сибирские исторические исследования. 2023. № 1. С. 171-191.

7.	Дашковский П.К., Бичелдей У.П., Монгуш А.В. Положение буддийских общин в Туве в 
системе государственно-конфессиональных отношений СССР в середине 1950-х гг. // Народы 
и религии Евразии. 2024. Т. 29, № 4. С. 211-233. DOI: 10.14258/10.14258/nreur(2024)4-11.

8.	Дашковский П.К., Гантуяа М., Шершнева Е.А. Религиозные процессы на территории 
Монголии (по результатам социологического исследования) // Народы и религии Евразии. 2022. 
Т. 27, № 1. С. 72-89. DOI: https://doi.org/10.14258/nreur (2022)1–05.

9.	Дорджиева Г.Ш. Репрессированное буддийское духовенство Калмыкии. Элиста: КалмГУ, 
2014. 191 с.

10.	История буддизма в СССР и Российской Федерации 1985–1999 гг. М.: Фонд современной 
истории, 2011. 392 с.

11.	Калмыки. М.: Наука, 2010. 568 с.
12.	Колосова И.В. Государственно-конфессиональная политика в России // Проблемы 

постсоветского пространства. 2024. № 11(3). С. 249-264. DOI: https://doi.org/10.24975/2313-8920-
2024-11-3-249-264.

13.	Красиков А.А. Свобода совести и государственно-конфессиональные отношения в 
постсоветской России // Новые церкви, старые верующие – старые церкви, новые верующие. 
Религия в постсоветской России. М., 2007. 399 с.

14.	Минаев И.П. Буддизм: Исследования и материалы: Сочинение И.П. Минаева. Т. 1, вып. 1:  
Введение: об источниках. СПб, 1887. 280 с.

15.	Мухаметшин Ф.М., Мусульмане России: судьбы, перспективы, надежды. М.: РАГС, 
2001. 156 с.

16.	Очирова Н.Г., Бo Менгкай. Зая-пандита – духовный реформатор монгольских народов 
(1599–1662) // Известия СОИГСИ. 2020. Вып. 38 (77). С. 14-23. DOI: 4.46698/p9189-4608-5959-l.



– 65 –

ISSN 2078-1024  VESTNIK MAJKOPSKOGO GOSUDARSTVENNOGO TEHNOLOGIČESKOGO UNIVERSITETA    2025.17(4)

17.	Питер Б. Фальсифицированная секуляризация // Государство, религия, церковь в России 
и за рубежом. 2012. № 2 (30). С. 8-20.

18.	Позднеев А.М. Очерки быта буддийских монастырей и буддийского духовенства в 
Монголии в связи с отношением сего последнего к народу. Вып. XVI. СПб.: тип. Имп. Акад. 
наук, 1887. 493 с.

19.	Тепкеев В.Т., Санчиров В.П. Калмыцко-тибетские отношения на рубеже XVII–XVIII вв. //  
Вестник Калмыцкого института гуманитарных исследований РАН. 2016. № 4. С. 12-20.

20.	О свободе совести и о религиозных объединениях: Федеральный закон от 26 сентября 
1997 г. № 125-ФЗ // СЗ РФ. 1997. № 39. Ст. 4465.

21.	Хабермас Ю. Расколотый Запад. М.: Весь мир, 2008. 192. с.

REFERENCES

1.	Aktamov, I.G., Badmatsyrenov, T.B., Tsetsenbileg, Ts. Buddhism and post-secular society: 
socioreligious processes in Mongolia in the late 20th – early 21st centuries // Peoples and religions of 
Eurasia. 2024. Vol. 30, No. 1. P. 137-150. DOI: 10.14258/nreur (2025)1–08. [In Russ.]

2.	Belousov, S.S. State religious policy towards the Russian orthodox church in Kalmykia in the 
20th – early 21st centuries in Russian Historiography // Formation of the spiritual and moral personality 
of a person based on the traditions of orthodox culture: Proceedings of the All-Russian Scientific and 
Practical Conference (April 28, 2012). Elista, 2012. P. 50-53. [In Russ.]

3.	Vanchikova, Ts.P., Samdangiin, Ts. Modern processes in Mongolian Buddhism: 1990–2007 //  
Humanitarian vector. Series: Philosophy, Cultural studies. 2014. No. 2 (38). P. 89-96. [In Russ.]

4.	Vasiliev, V.P. Buddhism its dogmas, history and literature. Vol. 2. St. Petersburg: Academy of 
Sciences, 1857–1869. 23 p. [In Russ.]

5.	Gantuya, M. Some methodological approaches to the study of the religiosity of citizens of the 
territories of Mongolia bordering Russia // International Ermolaev Scientific Conference: materials 
of the jubilee 5th scientific and practical conference with international participation, dedicated to the 
100th anniversary of the formation of the Tuvan People’s Republic (Kyzyl, August 26–27, 2021). 
Kyzyl: National A.S. Pushkin Library of the Republic of Tuva, 2021. P. 101-108. DOI: https://doi.
org/10.24412/2686–9624–2021–101–108. [In Russ.]

6.	Guchinova, E.-B.M. The Return of Buddhism: religion and politics in modern Kalmykia // 
Siberian Historical Research. 2023. No. 1. P. 171-191. [In Russ.]

7.	Dashkovsky, P.K., Bicheldey, U.P., Mongush, A.V. The position of Buddhist communities in 
Tuva in the system of state-confessional relations of the USSR in the mid-1950s // Peoples and religions 
of Eurasia. 2024. Vol. 29, No. 4. P. 211-233. DOI: 10.14258/10.14258/nreur (2024) 4-11. [In Russ.]

8.	Dashkovsky, P.K., Gantuya, M., Shershneva, E.A. Religious processes in the territory of 
Mongolia (based on the results of a sociological study) // Peoples and religions of Eurasia. 2022.  
Vol. 27, No. 1. P. 72-89. DOI: https://doi.org/10.14258/nreur (2022) 1–05. [In Russ.]

9.	Dordzhieva, G.Sh. Repressed Buddhist clergy of Kalmykia. Elista: KalmSU, 2014. 191 p.  
[In Russ.]

10.	History of Buddhism in the USSR and the Russian Federation in 1985–1999. Moscow: Fund 
of Contemporary History, 2011. 392 p. [In Russ.]

11.	The Kalmyks. Moscow: Nauka, 2010. 568 p. [In Russ.]
12.	Kolosova, I.V. State-Confessional Policy in Russia // Problems of the post-Soviet space. 2024. 

No. 11(3). P. 249-264. DOI: https://doi.org/10.24975/2313-8920-2024-11-3-249-264. [In Russ.]
13.	Krasikov, A.A. Freedom of conscience and state-confessional relations in Post-Soviet Russia //  

New Churches, Old Believers – Old Churches, New Believers. Religion in Post-Soviet Russia. Moscow, 
2007. 399 p. [In Russ.]

14.	Minaev, I.P. Buddhism: research and materials: Work by I.P. Minaev. Vol. 1, Issue 1: 
Introduction: About the Sources. St. Petersburg, 1887. 280 p. [In Russ.]



– 66 –

ISSN 2078-1024  ВЕСТНИК МАЙКОПСКОГО ГОСУДАРСТВЕННОГО ТЕХНОЛОГИЧЕСКОГО УНИВЕРСИТЕТА    2025.17(4)

15. Mukhametshin, F. M., Muslims of Russia: Fates, Prospects, Hopes. Moscow: RAGS, 2001. 
156 p. [In Russ.]

16. Ochirova, N. G., Bo Mengkai. Zaya Pandita – a spiritual reformer of the Mongolian Peoples 
(1599–1662) // Izvestia SOIGSI. 2020. Issue 38 (77). P. 14-23. DOI: 4.46698/p9189-4608-5959-l.  
[In Russ.]

17. Peter, B., Falsified Secularization // State, Religion, Church in Russia and Abroad. 2012.  
No. 2 (30). P. 8-20. [In Russ.]

18. Pozdneev, A.M. Essays on the life of Buddhist monasteries and the Buddhist Clergy in Mongolia 
in connection with the latter’s attitude to the people. Issue XVI. St. Petersburg: Printing House of the 
Imperial Academy of Sciences, 1887. 493 p. [In Russ.]

19. Tepkeev, V.T., Sanchirov, V.P. Kalmyk-Tibetan relations at the turn of the 17th–18th centuries //  
Bulletin of the Kalmyk Institute for Humanitarian Research of the Russian Academy of Sciences. 
2016. No. 4. P. 12-20. [In Russ.]

20. On Freedom of Conscience and Religious Associations: Federal Law of September 26, 1997. 
No. 125-FZ // Collected Legislation of the Russian Federation. 1997. No. 39. Art. 4465. [In Russ.]

21. Habermas, J. The Split West. Moscow: Ves’ mir, 2008. 192 p. [In Russ.]

Информация об авторе / Information about the author

Нина Гаряевна Очирова, кандидат политических наук, ведущий научный сотрудник. 
Федеральное государственное бюджетное учреждение науки «Федеральный исследовательский 
центр Южный научный центр Российской академии наук», 344006, Российская Федерация,  
г. Ростов-на Дону, пр.Чехова, д. 41, e-mail: ngochirova00@mail.ru

Nina G. Ochirova, PhD (Political Science), Leading researcher, Federal Research Center, 
Southern Scientific Center, Russian Academy of Sciences, Rostov-on-Don, the Russian Federation,  
e-mail: ngochirova00@mail.ru

Автор прочитал и одобрил окончательный вариант рукописи.
The author has read and approved the final manuscript.

Поступила в редакцию 12.10.2025
Поступила после рецензирования 14.11.2025
Принята к публикации 15.11.2025

Received 12.10.2025 
Revised 14.11.2025
Accepted 15.11.2025


